

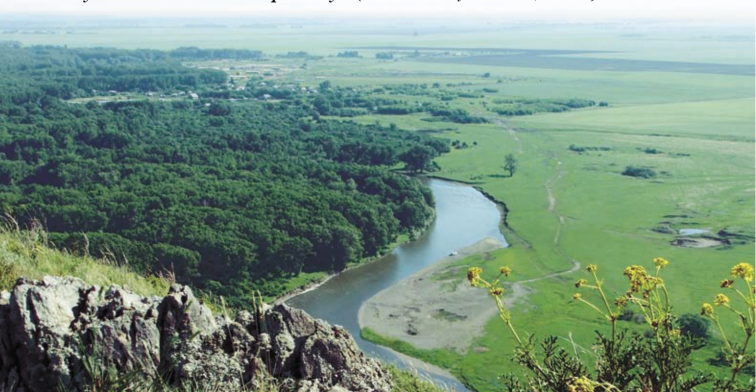
своей греховной природе человек имеет сердце каменное, чёрствое, бесчувственное, жестокое. Оно делает его неспособным к восприятию и выполнению воли Божьей. Но Бог дал кающимся грешникам такое обещание: «...возьму из плоти их сердце каменное, и дам сердце плотяное, чтобы они ходили по заповедям Моим и соблюдали уставы Мои, и выполняли их; и будут Моим народом, а Я буду их Богом» (Книга пророка Иезекииля 11 глава, 19—20 стихи). Сердце каменное должно быть разбито, сокрушено, повержено в прах.

Такое сокрушение сердца производит только Дух Святой, но с согласия человека. Вот почему сказано: «Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам; очистите руки, грешники, исправьте сердца, двоедушные; сокрушайтесь, плачьте и рыдайте: смех ваш да обратится в плач, и радость — в печаль; смиритесь пред Господом...» (Послание Иакова 4 глава, 8—10 стихи).

Любовь распятого Спасителя к грешникам и крайняя испорченность и виновность человека перед Богом сокрушают сердце, наполняя его печалью, скорбью и сожалением о содеянном. Такое потрясающее сокрушение рождает в душе невольный вопль к Богу, молитву о помиловании: «Помилуй меня, Боже, по великой милости Твоей, и по множеству щедрот Твоих изгладь беззакония мои... Ибо беззакония мои я сознаю́, и грех мои́ всегда предо мною... Сердце чистое сотвори во мне, Боже... Не отвергни меня от лица Твоего...» (Псалом 50: 3, 5, 12—13 стихи).

Библия богата наглядными, красочными примерами подлинного покаяния. Вспомним блудного сына с его покаянным решением: «Встану, пойду к отцу моему и скажу ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою...» (Евангелие от Луки 15 глава, 18 стих).

Вспомним грешницу в доме фарисея, омывавшую ноги Спасителя обильными слезами глубокого сокрушения и покаяния (Евангелие от Луки 7 глава, 37—50 стихи). Вспомним сокрушённое сердце мытаря, который не смел даже поднять очей к небу и, стоя в полумраке храма, ударяя себя в грудь, молился: «Боже! будь милостив ко мне грешнику!» (Евангелие от Луки 18 глава, 13 стих).







Душа бессмертна



Случайный пленник



Угрызение совести



Повернитесь лином к Богу







Верный ОРИЕНТИР (стих)

3 с. обл.

Духовноназидательный журнал Международного союза церквей евангельских христианбаптистов

Издается с 1963 года

Выходит шесть номеров в год

Издается на пожертвования верующих

Распространяется безвозмездно

Отпечатано в типографии издательства «Христианин» МСЦ ЕХБ

2009

Москва



# Душа бес

Бог вложил в душу человека стремление к беспредельному, к бессмертию. Наше настоящее не является целью жизни. Наша цель — всегда в будущем. Мы не живём,

Бог не есть Бог

а только собираемся жить. И когда смерть уже готова заглянуть нам в душу, мы, ощущая мрак и плесень могилы, подобно многострадальному Иову, задаём себе вопрос: «Когда умрет человек, то будет ли он опять жить?» (Книга Иова 14 глава, 14 стих). Другими словами: существует ли загробная жизнь? Есть ли у нас основание верить в бессмертие души, в грядущее воскресение умерших?

Душа человека будет жить после смерти! Об этом свидетельствует евангельская притча, которую привёл Сам Христос:

«Некоторый человек был богат, одевался в порфиру и виссон и каждый день пиршествовал блистательно.

Был также некоторый нищий, именем Лазарь, который лежал у ворот его в струпьях и желал напитаться крошками, падающими со стола богача; и псы приходя лизали струпья его.

Умер нищий и отнесен был Ангелами на лоно Авраамово; умер и богач, и похоронили его; и в аде, будучи в муках, он поднял глаза свои, увидел вдали Авраама

и Лазаря на лоне его, и возопив сказал: отче Аврааме! умилосердись надо мною и пошли Лазаря, чтобы омочил конец перста своего в воде и прохладил язык мой, ибо я мучусь в пламени сем.

Но Авраам сказал: чадо! вспомни, что ты получил уже доброе твое в жизни твоей, а Лазарь злое; ныне же он здесь утешается, а ты страдаешь; и сверх всего того между нами и вами утверждена великая пропасть, так что хотящие перейти отсюда к вам не могут, также и оттуда к нам не переходят.

Тогда сказал он: так прошу тебя, отче, пошли его в дом отца моего, ибо у меня пять братьев: пусть он засвидетельствует им, чтоб и они не пришли в это место мучения.

Авраам сказал ему: у них есть Моисей и пророки; пусть слушают их.

Он же сказал: нет, отче Аврааме! но если кто из мертвых придет к ним, покаются.

Тогда Авраам сказал ему: если Моисея и пророков не слушают, то, если бы кто и из мертвых воскрес, не поверят» (Евангелие от Луки 16 глава, 19—31 стихи).

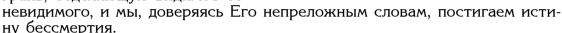
### Случайный



# **CMEPTHa**

мертвых, но живых, ибо у Него все живы. Евангелие от Луки 20 глава, 38 стих

В этой притче Христос раскрывает тайны загробного мира, которые никогда не были бы способны возникнуть в человеческом воображении. Христос как бы переносит нас за грань, отделяющую видимое от



Перед нами — му́ки и вечное блаженство, закон возмездия и безусловность конечной Божественной справедливости, воздающей каждому по делам его. Как видим, земная жизнь богача не закончилась пышной церемонией его погребения. Только перейдя грань земного бытия, бессмертной душе богача открылась трагическая развязка, и он вынужден мучиться в пламени неугасающего огня бесконечную вечность.



#### THE HINK

прошлом столетии во время погребения молодой девушки, когда гроб с телом устанавливали в фамильном склепе, её жених в приступе сильного горя лишился чувств. Не заметив этого, все вышли, наглухо захлопнув дверь.

Молодой человек, придя в сознание, к ужасу своему понял, что его закрыли в склепе. В кромешной тьме он судорожными движениями ощупывал сырые стены и мучительно искал выход. Лезвием перочинного ножа, оказавшегося в кармане, он пытался просверлить в толстых стенах небольшое отверстие, чтобы дать о себе знать или хотя бы увидеть маленький луч света. Всё было напрасно.

Но вскоре родные догадались вернуться к склепу. Когда открыли дверь, к ним вышел совершенно седой человек.

- Сколько дней я провёл в этом страшном заключении? спросил несчастный.
- Один час и 17 минут!

Если только за 77 минут пребывания во тьме молодой человек вышел с белой, как снег, головой, то что можно подумать о страшной судьбе грешников, которые будут осуждены на вечные мучения адского склепа?! Как они будут жаждать света, свободы, мира!

Самые ужасные мучения они будут испытывать от сознания непоправимой ошибки, сознательно совершенной ими. Во время их земной жизни, в дни благодати, Господь предлагал им наилучшую долю — получить спасение по вере. Если бы тогда они вняли тихому голосу Духа Святого, указывавшего им правильную дорогу! Если бы тогда они отдали свою жизнь Иисусу Христу, то не оказались бы в месте жутких бесконечных мучений!



Надежда жить вечной жизнью всегда была и всегда будет высшим благом каждого человека на земле. В этой надежде черпали силу и вдохновение лучшие люди всех времён. Авраам готов был расстаться с единственным и любимым сыном Исааком. Он верил, «...что Бог силен и из мертвых воскресить...» (Послание к Евреям 11 глава, 19 стих).

Иов, не получивший утешение от друзей, утешился надеждой бессмертия и воскликнул: «А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день ВОССТАВИТ из праха распадающуюся кожу мою сию; и я во плоти моей узрю Бога. Я узрю Его сам; мои глаза, не глаза другого, увидят Его» (Книга Иова 19 глава, 25—27 стихи). Страдания не поколебали этой благословенной уверенности Иова. Напротив, они только очистили, углубили, усилили его уверенность в бессмертии!

Библия повествует о Данииле, который с дерзновением пророчествовал о том, что «многие из спящих в прахе земли ПРОБУДЯТСЯ, одни для жизни вечной, другие на вечное поругание и посрамление. И разумные будут сиять, как светила на тверди, и обратившие многих к правде — как звезды, вовеки, навсегда» (Книга пророка Даниила 12 глава, 2—3 стихи).

Христос подтвердил чаяния верующих, говоря: «Я сошел с небес не для того, чтобы творить волю Мою, но волю пославшего Меня Отца... Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я ВОСКРЕШУ его в последний день» (Евангелие от Иоанна 6 глава, 38 и 40 стихи).

Мы всегда ценим в людях нравственные качества и добродетели и порицаем безнравственность и пороки. Наши аппетиты и желания плоти встречают противодействие в нашем разуме, чувствах, совести. Чем объяснить это внутреннее непримиримое противоречие? Если бы мы, подобно животным, были только плотские существа, то никогда не знали бы этой борьбы. Мы позволили бы своему телу без сожалений и угрызений совести плыть по течению его низших стремлений.

Но мы видим, что наша воля находится всегда в открытой войне с нашими плотскими инстинктами и порочными наклонностями. И войну эту объявляет наша бессмертная душа, а не наша кровь и не наши мускулы.

В душе мы носим как бы некий безмерный и в то же время ощутимый масштаб вечности, жаждем всего абсолютного и неизменного, безусловно прекрасного, истинного, а земная жизнь даёт нам одно преходящее, изменчивое, непостоянное, ложное.

Душа неразрушима и должна продолжать своё существование после распада телесного организма.

Материя разлагается, распадается на простейшие составные элементы, дух же — вечно сущая субстанция. Он не может разлагаться и терпеть какое-либо упрощение. Душа не может быть уничтожена. «Дух Божий создал меня, и дыхание Вседержителя дало мне жизнь»,— говорит муж Божий (Книга Иова 33 глава, 4 стих). Дух не умирает и не может умереть.

Умирающему на кресте разбойнику Христос обещал: «Истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю». Значит будет ЖИВЫМ И БЕССМЕРТНЫМ (Евангелие от Луки 23 глава, 43 стих)!

Ученикам Христос заповедал не бояться смерти: «Не бойтесь убивающих тело, ДУШИ ЖЕ НЕ МОГУЩИХ УБИТЬ...» (Евангелие от Матфея 10 глава, 28 стих).

Известно, что материальные частицы тела непрестанно обновляются. У человека в двадцатилетнем возрасте было одно тело с известным составом, а в тридцать лет у того же лица от прежнего тела не осталось никаких материальных частиц, а образовалось совершенно новое тело с новым молекулярным составом. За всё это время, за целых десять

приложение 2009

лет, внутренняя природа человека, его личность, осталась той же, какой была раньше, и никаких изменений она не претерпела.

Кто из нас не знает, что внешние впечатления сохраняются в душе долго, иногда на всю жизнь. Если бы хранилищем этих представлений служил мозг,— рассуждают ученые,— то с обновлением материальных частиц мозга, казалось бы, должны исчезнуть и все таящиеся в нём представления и образы. Тело изнашивается, душа же остается бодрой, юношеской.

Верующий человек не ищет смерти, но и не боится её. Он уже здесь, на земле, живёт жизнью души, которая не умирает при смерти тела. «Ибо знаем,— говорит Апостол Павел,— что, когда земной наш дом, эта хижина, разрушится, мы имеем от Бога жилище на небесах, дом нерукотворенный, вечный» (Второе послание к Коринфянам 5 глава, 1 стих).

«Зачем,— вопрошает герой одного из произведений,— мозговые центры и извилины, зачем зрение, речь, самочувствие, гений, если всему этому суждено уйти в почву и в конце концов охладеть вместе с земной корой, а потом миллионы лет без смысла и без цели носиться с землёй вокруг солнца?» И действительно при таком самоощущении бессмысленности жизни человек обречён на прострацию, душевную катастрофу, а мир, в котором он живёт, подобен замкнутому кругу, из которого нет выхода.

Но достаточно внести в общую картину мира эти дивные штрихи истинности бессмертия, чтобы она из незаконченного творения обратилась в шедевр Гения. «Он распростер север над пустотою, повесил землю ни на чем. Он заключает воды в облаках Своих, и облако не расседается под ними. Он поставил престол Свой, распростер над ним облако Свое. Черту провел над поверхностию воды, до границ света со тьмою... Силою Своею волнует море, и разумом Своим сражает его дерзость. От духа Его — великолепие неба...» (Книга Иова 26 глава, 7—10 и 12—13 стихи).

«Как разуметь,— спрашивают ученые,— хотя бы превращение гусеницы в бабочку, какого-нибудь ползающего шелковичного червя в порхающее легкокрылое существо? Не есть ли это пробуждение после сна, воскресение после смерти?»

Священное Писание открывает истинность бессмертия: «Есть тела небесные и тела земные... Сеется в тлении, восстает в нетлении; сеется в уничижении, восстает в славе; сеется в немощи, восстает в силе; сеется тело душевное, восстает тело духовное. Есть тело душевное, есть тело и духовное» (Первое послание к Коринфянам 15 глава, 40 и 42–44 стихи).

И ещё вопрос, над которым трудились люди науки: может ли живое существо с потерей сознания продолжать жить? Конечно, может! Уже в чередовании сна и бодрствования мы наблюдаем эту смену сознания и забытья.

У нас нет даже мельчайшей капли сознания в период утробной жизни, и всё же мы живём.

Нужно сказать, что во время взросления вполне развившееся сознание приходит к нам не сразу, мы владеем им только в годы нашей зрелости.

Наконец, треть нашей жизни, отданная сну, протекает вне полного сознания.

Мы убеждены, что отрицание бессмертия души и существования загробной жизни основано не на выводах разума, не на достижениях и открытиях науки и знания, а на пассивности умственного склада отрицателей, на их духовном невежестве. Люди отрицают предложенную истину, чтобы успокоить порочную совесть, оправдать греховные поступки; отрицают — «...по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения» (Послание к Ефесянам 4 глава, 14 стих).

Если нет бессмертия, тогда нет никакой возможности объяснить себе стремление души человека к беспредельному.

Если нет бессмертия, устои нравственности лишаются прочной основы и неизбежно рухнут, ибо подлинно нравственная жизнь неразрывно связана с идеей бессмертия.

Если нет бессмертия, тогда всякая общественная моральная жизнь оказалась бы пустой утопией, лабиринтом одних лишь несообразностей и противоречий.

Но душа бессмертна! Наша телесная смерть — лишь перемена одежды души: умирая, мы снимаем только платье.

Душа всегда решительно отказывается удовлетвориться одним земным, временным, тленным. Она, как ребёнок, отнятый от матери, плачет до тех пор, пока снова не возвратится к матери, а возвратившись, успокаивается. «Только в Боге успокаивается душа моя»,— говорит псалмопевец. Только в Боге! А вне Бога — один мрак, суета сует и томление духа, иллюзии, разочарование, обман, грех, беззаконие, вечная смерть и вечные страдания.

Мысль, что только расставшись с земной жизнью мы становимся бессмертными — ложная. Мы не только тогда, а ВСЕГДА БЕССМЕРТНЫ: бессмертны по своей духовной сущности, бессмертны вне всякой зависимости от нашего земного поведения. Через смерть мы вступаем во врата вечности, независимо от того, предстоят ли нам вечные мучения или вечное блаженство.

Ещё при жизни нераскаянный грешник пользуется правом выбора и живёт той жизнью, которой ему придётся жить вечно в аду: «Сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление; а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную» (Послание к Галатам 6 глава, 8 стих). Человек порочный, утопающий в греховном омуте, уже здесь, на земле, переживает весь кошмар своей больной души. Он знает, и никто не разубедит его в том, что беспутная жизнь, какую он ведёт, безусловно, требует возмездия.

Итак, вам нужно покаяние, дорогой друг. Покаяние глубокое и осознанное, чтобы обрести жизнь вечную.



Самым распространённым заблуждением является веками укоренившийся взгляд, что покаяться перед Богом — значит хотя бы раз в году вспомнить и перечислить Ему все совершённые грехи, пороки и преступления, как если бы Бог не знал или забыл о них.

Люди чувствуют свою задолженность перед Богом, но при этом не имеют в сердце ни малейшего желания расплатиться с долгами и освободиться от исповеданных явных и тайных грехов. Можно ли такую исповедь признать истинной?

Такого ли покаяния ожидает Бог от кающегося грешника? Конечно, нет!

По учению Священного Писания слово «покаяние» означает внутренний крутой поворот. Грешник шёл собственным путём, удалялся от Бога, но, сделав при покаянии крутой поворот, пошёл обратно, начал приближаться к Богу.

В греческом подлиннике слово «покаяние» означает перемену образа мыслей (Евангелие от Луки 1 глава, 17 стих).

Священное Писание учит, что от образа мышления зависит образ жизни. Каковы мысли в душе человека, таков и он (Притчи Соломона 23 глава, 7 стих). В этом смысл подлинного покаяния! Перемена мышления, наступающая в момент истинного покаяния, и производит радикальную перемену во всех проявлениях жизни. Подлинное покаяние включает в себя:

угрызение совести, сокрушение сердца и исповедание уст — достойный плод покаяния, то есть обращение.



#### Угрызение совести

овесть играет огромную роль в обращении грешника к Богу. Обычно люди стремятся не думать и забыть о том, что мир поражён смертоносной проказой греха, забыть о собственной греховности, о душе, о смерти, о вечности, о неизбежной встрече с Богом. Но Дух Святой лишает их такого забвения. Напротив, «...боящиеся Бога говорят друг другу: "внимает Господь и слышит... и пред лицом Его пишется памятная книга..."» (Книга пророка Малахии 3 глава, 16 стих). Слово Божье обличает людей во грехе

и указывает на необходимость полного раскаяния.

Дух Святой пробуждает их спящую совесть напоминаниями о допущенных ими грехах, гнусных проделках и злодеяниях. Всё их греховное прошлое всплывает на поверхность. Совесть усаживает их на скамью подсудимых и, терзая угрызениями, отрав-

ляет все радости жизни.

Такой неприятный внутренний конфликт вынуждает грешника искать выход. Но вместо того, чтобы открыть перед Богом своё сердце, все тайники своей порочной души и умолять Его о прощении, грешники пытаются заглушать голос совести посещениями увеселительных мест, исполнением знакомых им правил и форм внешней религиозности или же открытым и безрассудным отрицанием Бога. Всё это, конечно, не приводит к желанному освобождению и душевному миру. Напротив, сознание тяжкой вины перед Богом ещё больше обостряется и часто приводит грешника к полному сокрушению сердца.

#### Муки совести

овесть, ворвавшись в мою колокольню, спать не даёт, Сердце терзает безудержной болью, В колокол бьёт.

Колокол сердца готов расколоться...
"Совесть, уймись!"
А из груди утомлённой несётся:
"Встань и молись!"

"Совесть, довольно! Не выдержу больше. Хватит звонить!"

Голос в ответ всё настойчивей, звонче: "Буду судить!"

Я собираю последние силы, В небо стучу: "Боже, когда же я, пленник могилы, Мир получу?

Знаю, услышишь смиренного, Отче, Дашь мне покой. Я изнемог в эти долгие ночи, Сжалься над мной".

Грех исповедан. Божье прощенье В сердце моём. Снова душа обрела утешенье,— Льётся псалом.







«Если бы мы судили сами себя, то не были бы судимы» (1 послание к Коринфянам 11 глава, 31 стих).

# Первой Инстанции

сли бы мы судили сами себя, то не были бы судимы» (1 послание к Коринфянам 11 глава, 31 стих). Слово Божье провозгласило такой закон, по которому всякий судящий себя за грех и кающийся не будет судим Богом. Это да и аминь. Любой другой закон здесь смолкает. Здесь царствует милость!

Таким образом, первый суд принадлежит нашей совести, которая под воздействием Духа Святого выносит строгий приговор всякому греховному стремлению. После покаяния мы выходим, как из зала суда, оправданными! Суд совершился! Мы свободны! И этот закон один для всех. Для человека, не судящего себя, не кающегося, приговор один: «Возмездие за грех — смерть...» (Послание к Римлянам 6 глава, 23 стих). Для тех же, кто судит себя, дано Божье обещание: «Я не сужу вас!»

Вникните, в Своей любви Господь подарил нам величайшее право — испытание своего сердца и покаяние за совершённый грех, право первого суда над собой, который совершается без всякого широкого судебного разбирательства. Бог не вводит сюда ни адвокатов, ни обвинителей, ни свидетелей, ни судей. Этот первый суд — главный и основной — Бог отдал в наши руки! И если всё в нём совершается правильно, если он удовлетворяет требованиям Божьей святости, тогда во всех иных судах высшей инстанции уже нет необходимости. Только бы произвели мы его искренне, от всего сердца! Только бы наше покаяние и самоосуждение было действительно глубоким и полным!

Итак, на основании закона Божьей благодати мы не будем судимы, если осудим себя! Бог даёт возможность каждому подходить к Голгофской жертве со смиренным сердцем, с покаянным духом — и тогда нет нам осуждения! Сам Бог перестаёт нас судить! Его Слово верно: «...не были бы судимы».

Следовательно, судом над собой мы отменяем Божье наказание, причём каждый лично. Посмотрите, какое высокое право дано человеку: отменить Божье наказание в отношении себя! Но когда? — Когда каемся! Когда судим себя! Когда оплакиваем свои грехи! Это и есть суд первой инстанции, где и обвинитель, и адвокат, и свидетель — сам человек без всякого посредничества! Такое право может дать только Бог как Судия Праведный, Который через страдания Христа умилосердился над нами.

приложение 2009

Слово Божье говорит: «Кто из человеков знает, что в человеке, кроме духа человеческого, живущего в нем?» (Первое послание к Коринфянам 2 глава, 11 стих). Бог Духом Святым обличает наше сердце, и уж что мы Ему в молитве скажем, в чём покаемся, какие уголки сердца откроем, как осудим себя, - так и будем свободны! Свободны от всесильной десницы Божьей, которая вправе покарать нас за всякий грех и за всякую недобрую мысль. Ибо мы знаем, что не только греховные дела подлежат осуждению, но и «помышления плотские суть смерть... суть вражда против Бога...» (Послание к Римлянам 8 глава, 6-7 стихи). Вот как страшны даже худые мысли перед святым Богом!

«Не были бы судимы»! Пусть звучит это Слово Божье в нас, побуждая осудить не только свои несвятые деяния, но и даже самые сокровенные помышления, о которых никто не знает. И тогда при всей нашей юридической неопытности Сам Бог, видя искренность нашего покаяния, дарует амнистию, то есть помилование через Голгофскую жертву Иисуса Христа.

В этом судебном священнодействии уже никакие другие суды не будут иметь власти. Их отменил Сам Бог: «Если бы мы судили себя, то не были бы судимы»! Вот откуда происходит важность, величие, жизненная необходимость строгого суда над собой — суда первой инстанции,— в котором каждый человек является первым действующим лицом, за которым наблюдает Господь.

И о чудо! При нашем искреннем покаянии Он смотрит на нас через Кровь Иисуса Христа, и уже не меч правосудия опускается на нашу голову, а милость и прощение даруются нам по благодати Иисуса Христа...

В искренней душе процесс подлинного очищения и восстановления перед Богом всегда начинается со строгого суда над собой. Глубокое сокрушение о грехе непременно приведёт к исповеданию, и в первую очередь перед тем, против кого согрешили. В этом залог того, что человек в покаянном духе обращается от худых мыслей — к добрым, от греховных поступков — к святой деятельной жизни во Христе. В этом суть истинного покаяния...

Да! Бог по Своему величайшему милосердию каждому отдал в его руки

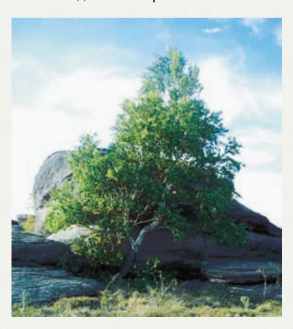
право первого суда над собой. Однако это величайшее право не просто открывает возможность добровольного выбора: кто желает судить себя — пусть судит, кто не желает — пусть не судит. Свобода нашего волеизъявления неразрывно связана с неминуемыми последствиями: если не судим себя — будем судимы Господом...

Суды Божьи исполняются над нами — это реальность, это то, в чём мы живём! Господь посещает нас ударами, когда мы не чутки к Его голосу, когда не судим себя за грех, но остаёмся в нём...

Господь наш Иисус Христос вступился за нас, грешных. Его распяли на кресте. Но мы знаем, что Он сохранил святость и непорочность, которые были приняты Отцом Небесным. Поэтому Он имел власть свидетельствовать: «Всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцом Моим Небесным; а кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и Я пред Отцом Моим Небесным» (Евангелие от Матфея 10 глава, 32—33 стихи).

Таков наш Первосвященник, наш Ходатай! И мы получаем от Него милость в зависимости от того, как ведём себя, в каком смирении ходим, как судим себя.

Когда человек осудил себя и получил Божественное оправдание, он и ближнему хочет сказать, не упрекая: «Милый, дай Бог и тебе пережить то же!» Какая радость! Какая амнистия! Какое освобождение от греха и огромнейшее желание следовать за Христом!



цехе, где я работал, собрались как-то у стола рабочие и что-то оживлённо обсуждали. Я заинтересовался. Подошёл. На столе лежал раскрытый журнал, а в нём — крупным планом ладонь человека. Рабочие смотрели то в журнал, то на собственную руку. Стало ясно: идёт гадание. По линиям на ладони пытаются предсказать судьбу и характер человека.

Невольно поддавшись искушению, не бодрствуя, я тоже посмотрел сначала на свою ладонь, а потом на рисунок в журнале. В тот момент моё сердце неприятно и тревожно сжалось. И тут рядом стоявшая девушка совершенно неожиданно попросила: «Дайте вашу руку!» Мне бы резким движением отвести руку назад, но я промедлил. Глядя на линии моей ладони и сравнивая с написанным в журнале, она сразу дала раскладку. Я сник и отошёл в подавленном состоянии. Тяжесть легла камнем на сердце. Никому об этом не сказал, томился один. Молился. Это произошло зимой. Весной пришла к нам сестра моей жены и предложила лунный календарь: «Знаете, если сажать огурцы, картофель и прочую огородную мелочь согласно этому календарю, то всё хорошо растёт и плодоносит...»

Жена обратилась за советом ко мне: «Можно? Как ты думаешь?»

«Сажай...» — не придав особого значения, согласился я.

Она посадила помидоры, лук и другую зелень, как советовал календарь. А 3 мая предстояло по этому календарю посадить картофель, но я 30 апреля уезжал и не успевал жене помочь.

«Как быть?» — беспокоилась она.

«Обратись к своему брату...» — предложил я и уехал.

Жена пришла к брату: «3 мая обязательно нужно посадить картофель».

«Что ты придумала?! Когда найду время, тогда и посадим».

Пришёл он помогать, конечно, не 3 мая, а в подходящий для него день.

Всё, что было посажено по лунному календарю, пропало: лук изъели черви, огурцы покрылись каким-то белым налётом и сгнили, помидоры почернели. В об-



щем, никакими овощами с нашего огорода мы не могли воспользоваться.

А картофель, посаженный с упованием на Бога в удобное время, уродил исключительный! Такого урожая мы никогда не снимали.

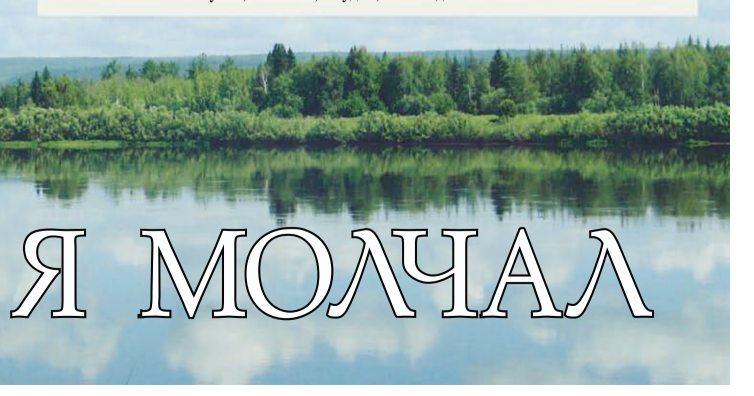
Вскоре нам в руки попала книга под названием «Отпустить измученных на свободу». Мы с женой прочитали её, нашли в ней разъяснение о гадании по ладони и о лунном календаре и поняли, что позволили ввести себя в грех. В этом я исповедался перед служителями, затем рассказал церкви. Господь простил меня и засвидетельствовал об этом таким образом: следующей весной мы сеяли и сажали все культуры, как и в прежние годы, совершенно не ориентируясь ни на какие календари, и урожай сняли превосходный! Помидоры и другие овощи мы вёдрами дарили братьям и сёстрам, соседям! Всё выросло добротным и отменным!

Я рассказываю о происшедшем для того, чтобы ещё контрастней оттенить мысль: неисповеданный грех открывает шлюзы сердца, куда лавиной устремится всякая нечистота. Однажды согрешив (а ведь я лишь полюбопытствовал, только подошёл к группе гадающих), я никому не открыл греховный поступок. Да, совесть осуждала меня, я тревожился, молился, но «забыл об очищении» (2 послание Петра 1 глава, 9 стих).

Последствия не заставили себя ждать. Я ослеп духовно, и, когда пришла свояченица с лунным календарем, у меня не оказалось ве́дения, притупилась чувствительность ко греху. Когда я позволил себе стать соучастником гадания, сердце вздрогнуло, тревожно забилось. В тот момент следовало бы сразу пойти путём очищения, исповедания, как и заповедал Господь. Но я заглушил голос совести и потерял Божье водительство, поэтому не смог верно поступить в следующем искушении.

Но вот грех изобличён. Дух Святой побуждает исповедать его. Мы понимаем, что, не открыв и не осудив содеянное, погибнем, однако заметьте, как трудно предпринять этот спасительный шаг! И всё же другого пути нет.

Грех теряет для нас губительную силу и лишается своей разрушительной сущности лишь в том случае, если мы, осудив, исповедаем его.





# Исповедание

окрушение сердца неразрывно связано с исповеданием уст. Сокрушение и исповедание положены в основу спасения человека. Так говорит Слово Божье: «Ибо, если устами твоими будешь исповедовать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься; потому что сердцем веруют к праведности (к оправданию. — *Прим. авт.*), а устами исповедуют ко спасению» (Послание к Римлянам 10 глава, 9—10 стихи).

В момент покаяния перед Богом грешник не только открывает перед Ним свои грехи и греховность, но и открыто и публично исповедует Иисуса Христа Сыном Божьим, своим Спасителем, «Который предан за грехи наши и воскрес для оправдания нашего» (Послание к Римлянам 4 глава, 25 стих).

Чистосердечное, полное и безоговорочное покаяние перед Богом ценно именно тем, что оно завершается абсолютным Божьим прощением. Бог не только сокрушает сердце грешника, но и исцеляет его. Христос говорит: «Дух Господа Бога на Мне, ибо Господь помазал Меня благовествовать нищим, послал Меня исцелять сокрушенных сердцем... возвестить сетующим... что им вместо пепла дастся украшение, вместо плача — елей радости, вместо унылого духа — славная одежда...» (Книга пророка Исаии 61 глава, 1 и 3 стихи). Прощённый грешник может сказать: «Радостью буду радоваться о Господе, возвеселится душа моя о Боге моем; ибо Он облек меня в ризы спасения...» (Книга пророка Исаии 61 глава, 10 стих).

Так говорит Писание: «Близок Господь к сокрушенным сердцем и смиренных духом спасет» (Псалом 33, 19 стих). «Вот, на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим» (Книга пророка Исаии 66 глава, 2 стих). «Жертва Богу дух сокрушенный; се́рдца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже» (Псалом 50, 19 стих). Христос говорит: «...приходящего ко Мне (в сокрушённом духе. — Прим. авт.) не изгоню вон» (Евангелие от Иоанна 6 глава, 37 стих). Мытарь, вошедший в храм с сокрушённым сердцем, вышел оправданным. Темничный страж в Филиппах, раскаявшись, «...возрадовался со всем домом своим...» (Книга Деяния Апостолов 16 глава, 34 стих).

В подлинном покаянии исповедание грехов и прощение грехов — нераздельны. Горечь покаяния сменяется сладостью прощения.

### Расскажи всё, как есть

Не было лет двадцать. Я простыл, заболел, пошёл в поликлинику. Врач выписала лекарства и больничный лист. Выходя из кабинета, я решил: лекарства пить не стану, а употреблю домашние средства: попарю ноги, попью чай. Мелькнула мысль: а если врач поинтересуется, пил я лекарство или нет? Спросит, так спросит, а пить всё равно не стану,— утвердился я. Так и поступил. Через три дня снова пришёл на приём.



«Продлю больничный лист ещё на три дня»,— сказала врач и неожиданно спросила: «Лекарство пил?»

«Если скажу, что не пил — закроет больничный лист»,— молниеносно пронеслось в голове. Ответил, не глядя в глаза: «Пил...»

«Ну, хорошо»,— врач отдала больничный, и я ушёл. На сердце — тяжесть, потерял покой. Мучаюсь. «Через три дня пойду к врачу и признаюсь»,— решил. Пришёл. Врач закрыла больничный, но признаться ей во лжи у меня не хватило силы.

Около шести месяцев удручённое состояние томило душу. Дух, скованный тисками греха, не знал победы. Несколько раз я подходил к поликлинике: по-



стою, развернусь и ухожу. Не мог переступить порог. «Признаюсь, что обманул,— высмеет...» Несчётное число преград сатана громоздил в сердце, я себя жалел, оправдывал, а совесть неотступно тревожила: «Как можешь ты столько времени находиться в таком греховном состоянии?! Иди и расскажи всё, как есть...»

Наконец Слово Господа превозмогло. Зашёл я в поликлинику, говорю врачу: «Я не болен... Пришёл признаться... Был я у вас на приёме. Вы выписали мне лекарство. Я таблетки не пил. Я вас обманул, сказал, что пил...»

«Помню, помню,— пристально посмотрела она на меня. — Когда ты пришёл второй раз, я удивилась твоему успешному выздоровлению и предположила, что назначила нужные лекарства. Поэтому такие

же таблетки я выписала ещё двадцати пациентам с подобными симптомами болезни, но они никому не помогли. И я поняла: ты меня обманул!»

Для себя я сделал вывод: если неправду допустил бы неверующий человек, она, возможно, и забыла об этом. Но, милуя меня, Господь послал врачу память, а мне — силы попросить прощение. Совесть раскрепостилась, и я обрёл желанный мир с Богом. □



# Обращение



постол Пётр, исцеливший хромого у Красных дверей храма, произнёс к собравшейся толпе знаменательную проповедь, закончив её ещё более знаменательными словами: «Итак покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши» (Книга Деяния Апостолов 3 глава, 19 стих).

С тех пор, как существует мир, миллионы лучших людей ничем не были так серьёзно озабочены, как весьма скорбным вопросом: как и чем загладить свои прошлые грехи? К сожалению, желая разрешить эту трудную проблему, люди обычно допускали две грубых ошибки: во-первых, пытались загладить свои грехи сами, стремясь погасить свою задолженность перед Богом добрыми делами, постами, молитвами, аскетизмом и т. п.

Или, во-вторых, поручали дело заглаживания своих грехов людям.

В своей проповеди Апостол Пётр как бы вопрошает собравшихся: «Вы чувствуете себя обречёнными и навеки погибшими грешниками и желаете знать, что надо делать, чтобы спастись от верной гибели, как и чем загладить вашу вину перед Богом? Слушайте, что провозглашает БОЖИЙ ОТВЕТ: "ПОКАЙТЕСЬ И ОБРАТИТЕСЬ!"»

Бог сделал всё для нашего спасения. Он «отдал Сына Своего единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Евангелие от Иоанна 3 глава, 16 стих), и единственное, чего Бог ожидает от грешников, это — ПОКАЯНИЯ И ОБРАЩЕНИЯ. Таково было первоначальное евангельское условие спасения. К величайшему сожалению, поколение сменялось поколением, и церковь незаметно стала удовлетворяться и ограничиваться в требовании к грешнику одним только покаянием, без обращения, одной только исповедью, без возрождения свыше.

Некоторые спросят, вероятно: «Какую же разницу видите вы между покаянием и обращением? Разве это не одно и то же?»

Конечно, нет! Покаяние и обращение — два совершенно разных духовных переживания в жизни подлинно покаявшегося человека.

Покаяние — это сознательный отказ от прежней греховной жизни: «Кто крал, вперед не кради́... Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших...» (Послание к Ефесянам 4 глава, 28—29 стихи).

Обращение — это сознательное восприятие новой жизни во Христе: «...древнее прошло, теперь все новое» (Второе послание к Коринфянам 5 глава, 17 стих).

ПОКАЯНИЕ — уход от сатаны.

ОБРАЩЕНИЕ — вручение всего себя Богу.

ПОКАЯНИЕ повергает грешника в прах, полагает конец греховной жизни.

ОБРАЩЕНИЕ утверждает ноги покаявшегося на скале и открывает перед ним неведомые доселе горизонты.

ПОКАЯНИЕ — это только принципиальное решение оставить прежний образ жизни и никогда не возвращаться к нему.

ОБРАЩЕНИЕ — это постоянное приведение этого решения в исполнение. ПОКАЯТЬСЯ — значит остановиться на широком пути, уводящем от Бога, и не делать ни одного шага дальше: «Останови́тесь и познайте, что Я Бог...» (Псалом 45, 11 стих), «...перестаньте делать зло» (Книга пророка Исаии 1 глава, 16 стих).

ОБРАТИТЬСЯ — значит сделать крутой поворот и начать обратный путь к Богу: «Научитесь делать добро...» (Книга пророка Исаии 1 глава, 17 стих).

ПОКАЯТЬСЯ — значит сказать: «Встану, пойду к Отцу моему!»

ОБРАТИТЬСЯ — значит сделать: «встать и пойти».

Одним словом, обращение служит доказательством сердечной, живой веры и подлинного покаяния. «...Вера без дел мертва» (Послание Иакова 2 глава, 20 стих).

Покаяние без обращения — ложное покаяние.

Покаяние без перемены сердца и всей жизни — кощунственное покаяние.

Покаяние без возрождения свыше — бесполезное и пустое покаяние.

Однако, как это ни странно, миллионы разумных людей по сей день верят и крепко придерживаются такого именно безрезультатного покаяния. Они не знают, что покаяние или исповедь Бог признаёт верными только в том случае, если человек решительно порывает с теми грехами и пороками, которые исповеданы перед Ним.

Прощённый грех — это исповеданный и навсегда оставленный грех.

Апостол Павел писал к верующим: «Мы умерли для греха: как же нам жить в нем?.. Зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху... Грех не должен над вами господствовать...» (Послание к Римлянам 6 глава, 2, 6, 14 стихи).







## Молитвы родителей услышаны



аканчивая изучение высшего курса марксизма, мне хотелось сказать профессорам: «И это всё, что вы обещали? А где исчерпывающий ответ на вопрос: что есть истина? какова цель и смысл бытия человека на земле? Вы же не дали ответа на эти животрепещущие вопросы!»

И тогда-то я вспомнил слова моей умирающей матери-христианки: «Сыночек, покайся. Истина — во Христе...» Открыл я пожелтевшие страницы Евангелия, оставленного ей, и прочитал слова Иисуса: «Я есмь путь и истина и жизнь...» (Евангелие от Иоанна 14 глава, 6 стих). На глаза навернулись слёзы. Я отыскал могилу матери и плакал: «Мамочка, встань... Ты хотела, чтобы я славил Иисуса на музыкальном инструменте, но я 13 лет блуждал по лабиринтам философских умозаключений и ничего в них не нашёл. Теперь я пришёл к Богу. Твои молитвы услышаны... Встань, я тебе так сыграю, как никому никогда не играл...» Но могильный холм молчал.

Не повторите моей ошибки, прошу вас, дорогие друзья. Очень трудно каяться на могильном холме. Очень горестно. Совесть судит за непослушание и медлительность, хотя теперь я прощён...

Не всем известны 10 заповедей, которые изрёк Бог. Первая заповедь гласит: «Я Господь, Бог твой... Да не будет у тебя других богов пред лицом Моим».

Вторая: «Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху, и что на земле внизу, и что в воде ниже земли. Не поклоняйся им и не служи им; ибо Я Господь, Бог твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого рода, ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои» (Книга Исход 20 глава, 2—6 стихи).

«Не делай себе кумира...» Кумиром может быть всё, к чему привязано сердце: сын, дочь, увлечение, поэзия, музыка, деньги, слава и прочие суетные вещи. Расскажу вам, милые, как я, будучи христианином, продолжал заниматься артистической и педагогической деятельностью в светских заведениях и думал, что при всём этом можно и в церкви трудиться. Заканчивая консерваторию, я выдержал большую борьбу с сотрудниками КГБ. Бог дал сил устоять. Приехал на Урал и ду-



приложение 2009

мал: сейчас я буду трудиться для Господа. Хор в церкви пел не слаженно. Хотел помочь, но мне никто не позволял. Проповедовать меня тоже не приглашали. Три года я сидел на задней скамье в церкви. Меня даже опасались: не подосланный ли это артист с высшим образованием?

Виноват в таком отношении ко мне я был сам, потому что не мог оставить свою привязанность к идолу — музыке. Я считал, что можно служить Богу и исполнять мирские музыкальные произведения. Я не играл несерьёзную легковесную музыку. Нет. Я настоящую музыку исполнял, но атеизм взял её на вооружение и употреблял против Бога.

Помню, как, уезжая от меня, отец спросил с глубокой скорбью:

- Сын, когда же ты оставишь своё увлечение и будешь служить Богу?
- Папа, но в музыке столько прекрасного! с жаром оправдывался я.
- Эх, сын мой... Твоя покойная мама и я думали, что доброе семя сеем... Увы, в тебе выросли одни волчцы...

В глазах отца стояли слёзы.

Пришло время, когда я понял, что нужно расстаться со своим идолом.

- Папа, сегодня ты пойдёшь в филармонию послушать исполнение шестой симфонии Чайковского это очень интересно...
- Как ты можешь звать меня на такие мероприятия?! Сам запутался и меня ещё приглашаешь!
  - Папа, я тебе купил билет на самое лучшее место.

Жена удивлённо слушала наш разговор.

— Люба, – обратился я и к ней, – и ты сегодня пойдёшь в филармонию, и тебе я купил билет.

Заметив необычную решимость, отец, видимо, понял, что во мне наметился долгожданный перелом:

— Сын, сегодня я пойду с тобой на концерт.

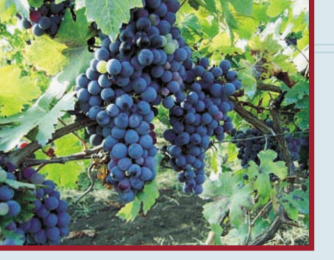
Милые мои читатели! Много прекрасного в музыке, но если она стала идолом — это опасно для души. Шестая симфония Чайковского — последняя, и называется она «Лебединая песнь». Пять его симфоний рассказывают о том, как человек побеждает судьбу, звучит мажорный марш — торжество бытия! А в шестой — жестокие удары судьбы крушат все устремления человека, оставляя жалкие обломки. Горькие раздумья тонут в траурном похоронном марше, уничтожая последнюю надежду: человек погибает в борьбе с судьбой.

Сам не знаю, как я отыграл эту последнюю симфонию. Сошёл к отцу в зал, по щекам его катились слёзы. Плакал и я: «Милый папа! Сегодня я похоронил большую мирскую музыку. Молитвы твои и мамы услышаны...»

«Я всё понял, сын. Слава Богу за этот решительный шаг».

После этого поворотного момента я обрёл внутреннюю свободу. Дух Святой излился на меня, благословляя моё глубокое всецелое посвящение на служение Богу. В церкви я никому ничего не говорил, но Бог воздействовал на дорогих братьев, и они сразу попросили меня разучить с хором новый гимн. Я удивился. В воскресенье мне предложили сказать проповедь. Конечно, я говорил о Духе Святом. Через месяц мне предложили заниматься с молодёжью местной церкви, а через полгода — с молодыми христианами Уральского объединения нашего братства.

Я благодарно молился: «Господи, я отверг пленившего меня идола». Однако первое время боялся: не проснётся ли прежняя привязанность, когда буду проходить мимо филармонии. Но ничего не повернулось в моей душе до сих пор, потому что служение Богу с полной отдачей — прекраснее всего в этой жизни.



### Достойный Плод покаяния

отворить достойный плод покаяния — значит исправить всё, что ещё доступно исправлению: украденное — возвратить; причинённые ближнему убытки — возместить; забытые или же сознательно не покрытые долги — заплатить; перед теми, кого оскорбили словами или действием, у тех, о ком распустили заведомо ложную молву, опозорив их

Покаяние и обращение — неразрывны!

ние, примириться.

доброе имя, попросить проще-

Нет надобности лежать на смертном одре, чтобы вспомнить о своих грехах, о Боге и об ожидающем грешников аде, чтобы воистину покаяться и заняться исправлением всего содеянного, переменой всей своей жизни.

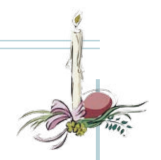
Нет также надобности и в том, чтобы непременно быть виновным в каких-то гнусных пороках и тяжких злодеяниях, чтобы навеки погибнуть. Вина человека перед Богом, какой бы малой, ничтожной ни казалась, вполне достаточна для того, чтобы навсегда разлучить его со святым и совершенным Богом. Адам допустил только один грех — непослушание, и осквернился грехом и был изгнан из рая.

В наши дни то и дело встречаются духовно слепые люди, утверждающие категорично, что у нихто совесть совершенно чистая,

лично им не в чем каяться. Какое заблуждение! Им кажется, что они имеют чистую совесть, тогда как в действительности они имеют слабую память, которая лишила их способности оглянуться на пройденный жизненный путь и увидеть себя в том свете, в каком Бог их видит.

Сатана сумел внушить миллионам людей, что погибают и заслуженно будут мучиться во веки веков только жуткие грешники, а маленькие грешники не погибают. К маленьким грешникам Бог проявит Своё снисхождение и уравняет их с маленькими праведниками.

Как может человек верить такой лжи, зная, что «все согрешили и лишены славы Божией... Нет праведного ни одного... Все совратились с пути, до одного негодны... Так что заграждаются всякие уста, и весь мир становится виновен пред Богом» (Послание к Римлянам 3 глава, 23 и 10, 12, 19 стихи)?! Будучи потомками Адама, все мы в равной мере унаследовали от него падшую греховную природу и все мы одинаково нуждаемся в искуплении Христовом, в глубоком сокрушении сердца, покаянии, прощении, обращении и возрождении от Слова Божьего и Духа Святого. «Если же кто Духа Христова не имеет, тот и не Его» (Послание к Римлянам 8 глава, 9 стих).



### «Потом...»

матери-христианки была дочь. В 17 лет, участвуя в конкурсе красоты, она заняла первое место. Слава, успех, выступления на телевидении... Мать неоднократно просила её прийти на богослужение. Как-то дочь согласилась, пришла, послушала. Я уделил ей внимание, просил посвятить юность Господу. Она ответила: «Потом...»

Красота, поклонники увлекли её слишком далеко от Бога. Она стала наркоманкой и пала весьма низко. Заболела. И только тогда она пригласила меня: «Хочу покаяться...» Я посетил её на дому. Она слёзно каялась, исповедалась, зная, что дни её сочтены. После молитвы, она, казалось, нашла мир душе. Я уехал.

Через время её состояние резко ухудшилось, её увезли в больницу. И вот глубокой ночью меня разбудил телефонный звонок: «Срочно придите в больницу». Я приехал и был свидетелем её последней кошмарной ночи на земле, в которую она не сомкнула глаз, потому что её преследовали бесы. Обступив несчастную со всех сторон, они кричали:

- Ты наша! Наша!
- --Я же покаялась...
- Всё равно ты наша! У тебя остались грехи!

Девушка металась, звала на помощь Бога,— ничего не помогало. Просила мать молиться о ней, а бесы не унимались: «Ты наша!»

Тогда мать с дочерью решили пригласить меня. Я спросил: не скрыла ли она при исповедании какой-либо грех? Она назвала несколько тяжких постыдных грехов, о которых умолчала сознательно. Именно по этой причине её, беспомощную, уже умирающую, атаковали бесы.

В присутствии матери и моём она исповедалась и помолилась, и бесы удалились. Тишина водворилась в палате и в душе успевшей покаяться на смертном одре. Облегчённо вздохнув, она сказала: «Теперь я прощена».

Кто хочет быть прощённым? Склонитесь на колени и расскажите Господу, как грех изранил вашу душу и как вы жаждете прощения. Не откладывайте «на потом» самого важного в жизни решения. Идите в церковь, ищите служителя, кому желаете открыть свою беду, расскажите о своём горе,— и обретёте право войти в Церковь Его возлюбленную, стать сыном или дочерью Всевышнего, родиться духовно от Бога и послужить любимому Господу. Вы также обретёте право войти в город Царя царей, чтобы вечно славить со всеми святыми Спасителя вашей души за незаслуженную милость прощения.



# TOCHOAL CTYUNT B

онимаю, как трудно прийти к Господу тем, которые не могут разобраться во множестве религиозных течений и богословских теорий. Дорогие мои! Какие бы ни были теории, ни одна не скажет, что можно прийти к познанию Бога без веры. Библия так и говорит: «Без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает» (Послание к Евреям 11 глава, 6 стих).

Вы спросите: где взять веру? — Будьте внимательны, Бог не скрылся от нас. «...Он и не далеко от каждого из нас: ибо мы Им живем и движемся и существуем...» (Книга Деяния Апостолов 17 глава, 27—28 стихи). Бог оставил нам книгу творения, книгу природы. Кто вдумчиво читает её, обязательно увидит в ней Бога. «Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им; ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира чрез рассматривание творений видимы, так что они безот-ВЕТНЫ» (Послание к Римлянам 1 глава, 19—20 стихи). Всё творение Божье существует по законам. А если есть закон, то есть и Законодатель. «Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь. День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание. Нет языка, и нет наречия, где не слышался бы голос их. По всей земле проходит звук их, и до пределов вселенной слова́ их. Он поставил в них жилище солнцу, и оно выходит, как жених из брачного чертога своего, радуется, как исполин, пробежать поприще: от края небес исход его, и шествие его до края их, и ничто не укрыто от теплоты его» (Псалом 18, 2—7 стихи).

Ф. М. Достоевский сказал: «Легко русскому человеку сделаться атеистом, и он непременно уверует в атеизм, как в новую религию, не замечая того, что уверовал в нуль». Оказывается, в атеизм тоже нужно верить, но это же — нуль! Верующих в Бога 70 лет кряду злословили, называя фанатиками. Однако настоящий фанатизм — это безбожие. Там всему нужно верить априори, то есть независимо от опыта, не опираясь на факты. Верить слепо, что была вечная материя, а откуда она взялась — вам никто не скажет ничего удобовразумительного. Утверждают: Бога нет. А почему материя есть? Нужно верить, что жизнь на земле зародилась сама в результате большого взрыва. Верить в эволюцию — вот где фанатизм! Вот она, вера в нуль! Математический нуль не опасен. В кармане нуль — пережить можно. А вот атеистический нуль страшен, ведь это вера

приложение 2009

в безбожие, которое ждёт адская бездна.

Вторая книга, внимательно читая которую можно прийти к познанию Бога,— это мы с вами, дорогой читатель.

Учёные не могли создать одну живую клеточку, хотя вес её (кто знает математику) единица в минус десятой степени грамма. Честный микробиолог в одном из но-

о моей дочери, она в Африке...

Вот он, атеизм в действии! Милые, нет атеизма, есть безумие.

В другой раз во время проповеди Евангелия в большом зале встал мужчина лет 30 и громко заявил: «Хватит! Хватит агитировать! Вы лучше докажите, что Бог есть, а потом проповедуйте!»

# ваше сердце

меров журнала «Наука и религия» писал: «Не смогли мы создать живую клетку — тайна. Но если бы смогли (а в клетке про-исходит бесчисленное множество процессов!), то, чтобы управлять ей, нужна электронная машина с пятиэтажный дом с двумя подъездами!»

В человеке 15 миллиардов клеточек! Кто дал команду этим клеточкам скомпоноваться в личность, в живое чудо, каким является человек?! Давайте отбросим неверье, дорогой друг.

И, наконец, третья, самая убедительная книга, приводящая к познанию Бога,— Библия! В Послании к Римлянам сказано: «Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия» (10 глава, 17 стих).

Чистых, стопроцентных, так сказать, атеистов нет. Когда настигает безбожников болезнь, внезапная утрата любимых, банкротство или другие потрясения, они всё равно молятся Богу и ищут помощи у Него. «Господи, если Ты есть, спаси мою душу»,—молился не один попавший в безвыходную ситуацию атеист.

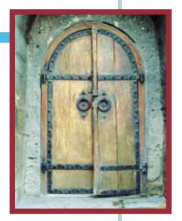
Свидетельствуя о Господе людям с высшим образованием, я касался пресловутой теории Дарвина, а потом попросил поднять руку тех, кто не верит в Бога. Встала женщина:

- Я убеждённая атеистка!
- Можно вам задать вопрос?
- Пожалуйста.
- После моих пояснений вы остаётесь при своих атеистических убеждениях?

Молчание. Затем после паузы весь зал услышал:

— Остаюсь. Но вас прошу: помолитесь

Золотое правило педагогики: научиться можно всему, а научить нельзя ничему, если человек не желает. Я не сразу нашёлся, как доказать очевидную истину. Помолился, и Бог вразумил, как ответить на заданный вопрос. В зале в первом ряду сидел мальчик, лет шести, с мамой.



- Можно пригласить вашего сына подняться на сцену? — спросил я женщину.
  - Для чего?
- Хочу дать наглядный ответ молодому человеку.
  - Пусть идёт.

Мальчик поднялся. Зал большой. Свет бил ему в глаза. Он засмущался.

- Не бойся,— попросил я его. Как тебя звать?
  - Костя.
  - Костенька, у тебя есть мама?
  - Конечно.
- А ты не мог бы доказать этому дяде, что у тебя есть мама?
  - Какому дяде?
  - Тому, который стоит.

Мальчик встретился с ним взглядом и спросил:

— Дядя! Ты откуда такой взялся?

Всем, кто и сегодня насмехается над Богом, над верой в Него полезно прочитать 13-й Псалом Давида: «Сказал безумец в сердце своем: "нет Бога"» (стих 2). Поэтому не будьте безумцем, дорогой друг. Я понимаю, что вы всё равно верите, хотя ваше

неверие может рядиться в кафтан недоверия, маловерия, сомнений. Перешагните через эту предвзятость, через заранее сложившееся отрицательное мнение, навязанное недобросовестными псевдоучёными. Поймите, милые! Ведь если бы Христос не воскрес, разве жило бы Его учение? Апостолы Христа пронесли весть воскресения по всему миру. Ведь если Христос не воскрес, значит, они неправду распространяли. Ученики Христа все, кроме Иоанна, умерли мученической смертью, согласно преданию. Но можно ли за неправду умереть? Для распятия Апостола Андрея мучители приготовили крест в виде буквы «Х». «Отрекайся,— настаивали палачи,— или сейчас будешь распят!» Он поднял руки к небу и молился: «О крест, давно желанный! Вознеси меня скорее к Тому, Кто за меня был прежде вознесён на древо креста!»

Милые друзья! Кто ещё не обращён и не осудил греховной жизни, Господь стучит сегодня в ваше сердце и желает в него войти. Все сомнения исчезнут, когда Господь поселится в сердце, но увы, Он это сделает только тогда, когда оно чистое. Когда сердце становится чистым? Когда Кровь Иисуса Христа очищает сердце грешника? — Когда грешник исповедует все свои грехи, тогда «...Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи (наши) и очистит нас от вся-КОЙ НЕПРАВДЫ» (1 Послание Иоанна 1 глава, 9 стих). После покаяния сбывается обещанное Богом блаженство: «Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Евангелие от Матфея 5 глава, 8 стих). Не только на небе узрят Бога, но здесь во всём увидят Бога.

Поэт Дмитрий Сергеевич Мережковский после покаяния писал:

Я Бога жаждал и искал. Ещё не верил, но, любя, Пока рассудком постигал,— Я серацем чувствовал Тебя. И Ты открылся мне: Ты — мир, Ты — всё! Ты — небо и вода, Ты — голос бури, Ты — эфир, Ты — мысль поэта, Ты — звезда... Везде я чувствую, везде Тебя, Господь,— в ночной тиши, И в отдалённейшей звезде, И в глубине своей души.

Во время евангелизационного служения на Кавказе на призыв к покаянию выходи-

ли люди. И варуг вышли жених и невеста в свадебном наряде. Невеста плакала. «Молитесь»,— предложил я. Жених помолился. Я обратился к невесте: «Молитесь». Предложил микрофон. Жених попросил: «Не беспокойте её, она глухонемая...» Я обратился к сидящим в зале: «Нет ли среди вас сурдопереводчика, чтобы спросить у невесты, что она хочет сказать?»

«Я могу спросить»,— предложила услуги женщина.

- Что ты хочешь? спросила она жестами плачущую.
  - Покаяться.
  - В чём?
  - Грешница я, сердце моё грешное.
- Как ты узнала, ведь ты ничего не слышала?
  - Христос барабанит в моё сердце...

Я не мог сдержаться, заплакал. «Глухие слышат,— обратился я к сидящим в зале,— а слышащие — глухи к зову Господнему...»

И твоей душе нужен Господь, дорогой друг. Бог говорит: «Я живу на высоте небес и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными духом, чтоб оживлять дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных» (Книга пророка Исаии 57 глава, 15 стих). Сокрушённое сердце нужно и тебе. Автор 50 Псалма утверждает: «Жертва Богу дух сокрушенный...» (стих 19). «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать» (Послание Иакова 4 глава, 6 стих).

Он стучит в твоё сердце. Сделай, не откладывая, решительный шаг навстречу Иисусу. Не говори: «Я тайно помолюсь...» Тайно будешь молиться, когда Христос войдёт в твоё сердце. Первую молитву покаяния необходимо совершать открыто перед многими свидетелями. Христос сказал: «Всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцом Моим Небесным; а кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и Я пред Отцом Моим Небесным» (Евангелие от Матфея 10 глава, 32—33 стихи). Не стыдись твоего Спасителя, Который за твои грехи был распят и претерпел позорную смерть перед многими свидетелями. Христос желает ввести тебя в небесную славу, однако ничто нечистое туда не войдёт. Склонись на колени и попроси Спасителя омыть твои грехи Его пречистой Кровью, и ты станешь чист и получишь право войти в небо.

### Повернитесь лицом к Богу

Уши твои будут слышать слово, говорящее позади тебя: "вот путь, идите по нему"...» (Книга пророка Исаии 30 глава, 21 стих). Жалкое эрелище представляет собой заблудившийся грешник, которого Бог призывает к покаянию, но он слышит этот призыв позади себя. Значит, грешник стал

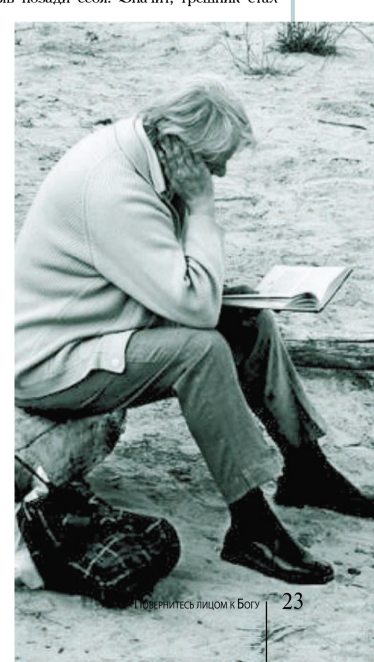
спиной к Богу и отвернулся от своего Спасителя.

«...Они оборотили ко Мне спину, а не лицо,— от имени Господа обращался к своему народу пророк Иеремия,— а во время бедствия своего будут говорить: "встань и спаси нас!"» (Книга пророка Иеремии 2 глава, 27 стих).

Грешник пренебрёг Творцом, своевольно ушёл от Бога, стал спиной к Евангелию благодати, к жизни вечной. Он оборотился спиной к спасению, к жертвенной Крови Христа. Грешник в безумии отвернулся от Солнца Правды и сознательно погрузился в кромешную тьму.

Однако Бог не оскорбился таким пренебрежительным поведением, Его любовь к гордым грешникам не охладела. Он следует сзади и неутомимо продолжает увещевать: «Вы избрали неверный путь, он приведёт в погибель. Прислушайтесь к увещаниям и, пока не поздно, возвратитесь к Богу». Какое дивное милосердие Божье! Человек отвернулся, а Бог нет. Он продолжает любить строптивых грешников.

Когда человек поворачивается спи-



ной к Богу, он не останется на мёртвой точке, но по инерции непременно начнёт удаляться от Солнца Правды. Ему, как некогда блудному сыну, станет тесно жить под одной крышей с любящим отцом. Он думает: чем шире окажется пространство, отделяющее его от отца, тем лучше он будет чувствовать себя.

Удаляющиеся от Бога нередко приходят к духовному отупению и пребывают в страшном покое смерти. Обольщённые сатаной, такие люди не в состоянии трезво мыслить о том, что неизбежно приближаются к гибели.

Непостижима и неподражаема любовь Господа! Именно таких беспечных, введённых в заблуждение грешников Он продолжает призывать: «Возвратитесь! Возвратитесь! Зачем вам умирать? Вот путь, идите по нему».

Господь повелел пророку Иеремии вострубить в поднебесной, что Он зовёт к Себе всех грешников. «Иди и провозгласи слова́ сии к северу, и скажи: возвратись... Я не изолью на вас гнева Моего; ибо Я милостив, говорит Господь... Признай только вину твою... Возвратитесь, мятежные дети: Я исцелю вашу непокорность...» (Книга пророка Иеремии 3 глава, стихи: 12—13, 22).

Какой всепрощающий нежный зов Божьей благодати! Слово, сказанное позади удаляющегося от Бога грешника, раздаётся даже тогда, когда грешник меньше всего ожидает его услышать.

Человек, погрузившийся в постыдные мирские развлечения, услышал голос Божий, говорящий через совесть: «В каком позорном месте ты находишься! После этого безумного веселья будет суд, и кто оправдает тебя? Ты сам себя губишь!» Молодой человек опрометью выбежал оттуда, словно спасаясь от огня. Вернувшись домой, он пал на колени, как научила его мать, и, заливаясь слезами, каялся перед Богом, и был спасён.

«Вот путь, идите по нему». Это слово Господа свидетельствует о том, что есть единственный путь к спасению. Двух путей к спасению не существует. Христос сказал: «Я есмь путь и истина и жизнь...» (Евангелие от Иоанна 14 глава, 6 стих). И «нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Книга Деяний Апостолов 4 глава, 12 стих).

«Уши твои будут слышать слово...» — от имени Господа провозгласил пророк Исаия. О чём это говорит? — О том, что человек обычно знает, что Бог неоднократно зовёт его к покаянию. Сегодня, когда вы читаете эти строки, Бог в который уже раз свидетельствует вам, что настало время сказать Ему: «Да!» Если вы упустите этот момент, то можете больше никогда не услышать Его благодатного зова.

«Боже! Я нуждаюсь во Христе Спасителе и не могу продолжать жить так, как жил до сих пор. Спаси меня, или я умру. Я слышал Твой зов, увы, позади себя, потому что удалился от Тебя и обратился лицом ко греху, который губит меня. Влеки меня, Боже, до тех пор, пока не расторгнешь оковы греха. Выведи меня, измученного, на свободу».

Читатель! Не вашей ли это души вопль? Взгляните на себя, как черны и запятнаны одежды ваши грехом, но Бог готов и желает принять вас такими, как вы есть. Кровь Иисуса Христа сильна омыть вас от всякого беззакония и облечь в белоснежный виссон праведности Христовой. Не медлите, встаньте на путь, ведущий к спасению, и идите по нему, он ведёт в жизнь вечную.

#### Верный ориентир

От мотылька остался только дым, **Рассеянный** затем порывом ветра. Я можно было избежать беды, Курс у костра сменив за пару метров. На свет летела жертва не одна, Отвагу придавала коллективность. И сколько их в объятиях огня **Расплачивались жизнью за наивность!..** Погибшие в огне — живым пример. Костры греха во тьме не потускнеми, И миллионы направляет смерть На ложные и пагубные цели. Петят они... Я твой по вере курс? Взошло светило Истины над лироли. Пишь тот блажен, в чьём сердце — Иисус, Я Правда служит в ночь ориентиром.











### ...Узнают народы, что Я — Господь...







